**КАНОНИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ СЕМЕЙНОЙ ЖИЗНИ СВЯЩЕННОСЛУЖИТЕЛЯ**

протоиерей Иоанн ЛАПИДУС, кандидат богословия,

клирик храма мч. Татианы при МГУ

Тема предлагающегося вашему вниманию доклада – «канонические аспекты семейной жизни священнослужителя». Данный доклад представляет из себя попытку краткого анализа канонического материала, касающегося некоторых сторон семейных отношений православного клирика.

Основным источником канонического материала для доклада послужил «Номоканон в XIV титулах» в редакции 883 года, самый известный и исторически важный из церковно-правовых сборников Византии, традиционно приписываемый святителю Фотию, патриарху Константинопольскому. Константинопольский Собор 920 года торжественно утвердил «Номоканон в XIV титулах» как ко­декс, общеобязательный для Вселенской Церкви. В настоя­щее время «Синтагма» «Номоканона» Патриарха Фотия, в славяно-русской редакции составившая «Книгу правил», и представляет собой канонический свод или канонический корпус Православной Церкви[[1]](#footnote-1).

Для удобства изложения канонический материал по теме доклада можно условно разделить на следующие группы:

1. Требования канонов к ставленникам (кандидатам в священный сан);
2. Требования канонов к невестам и супругам кандидатов и священнослужителей;
3. Требования канонов к священнослужителям;
4. Требования канонов к родителям и детям в их отношениях друг к другу.

Помимо вышеозначенных групп, определенный интерес представляют каноны, говорящие о различных аспектах семейной жизни мирян, которые, однако, в полной мере могут быть отнесены к семейной жизни священнослужителей.

Говоря о семейной жизни священнослужителей, нужно иметь ввиду, что в древности неоднократно возникали лжеучения, согласно которым брак есть нечто нечистое и что его нельзя терпеть, особенно у духовных лиц. При этом, в качестве аргументации указывалось на то, что священник должен всего себя посвящать Богу и служению Церкви, если же он имеет жену и детей, то, естественно, не может всего себя предать Богу. Под предлогом такого благочестия, некоторые епископы, пресвитеры и диаконы разводились со своими законными женами, производя беспорядок в церковной жизни и служа соблазном для христиан и язычников. К большому сожалению, взгляд на законный брак и супружеские отношения, как на некое «терпимое зло» в церковной среде нередко можно встретить и сегодня.

Каноны решительно осуждают такой взгляд и считают его нарушением заповедей Божиих. В частности, **5 апостольское правило** угрожает воспрещением священнослужения духовным лицам, разведшимся со своими законными женами под предлогом благочестия, а упорствующих в этом и не желающих возвратить себе жену, которую незаконно и под упомянутым предлогом выгнали от себя, то же правило предписывает извергать из священного сана.

В целом, отношение к браку и супружеским отношениям выражено в **51 апостольском правиле**, ряде **правил Гангрского собора** (340 г.) и в **3 правиле сщмч. Дионисия Александрийского.**

**Правило 51**

   Аще кто, епископ, или пресвитер, или диакон, или вообще из священного чина, удаляется от брака, и мяс, и вина, не ради подвига воздержания, но по причине гнушения, забыв, что вся добра зело, и что Бог, созидая человека, мужа и жену сотворил их, и таким образом хуля, клевещет на создание: или да исправится, или да будет извержен из священного чина, и отвержен от церкве. Такожде и мирянин.

**Правило 1**.

Аще кто порицает брак, и женою верною и благочестивою, с мужем своим совокупляющеюся, гнушается, или порицает оную, яко не могущую внити в царствие: да будет под клятвою.

**Правило 4.**

Аще кто о пресвитере, вступившем в брак, рассуждает, яко не достоит причащаться приношения, когда таковый совершил литургию: да будет под клятвою.

**Правило 9**.

Аще кто девствует, или воздерживается, удаляяся от брака, яко гнушающийся им, а не ради самые доброты и святыни девства: да будет под клятвою.

**Правило 10.**

Аще кто из девствующих ради Господа будет превозноситися над бракосочетавшимися: да будет под клятвою.

Общий принцип супружеских отношений сформулирован в известном **3 правиле Дионисия Александрийского: «**Вступившие же в брак сами себе должны быти довлеющими судиями. Ибо они слышали Павла пишущаго, яко подобает воздерживатися друг от друга, по согласию, до времени, дабы упражнятися в молитве, и потом паки купно быти ([1Кор. 7:5](http://azbyka.ru/biblia/?1Cor.7:5)) (Αὐτάρκεις δὲ καὶ οἱ γεγαμηκότες ἑαυτῶν ὀφείλουσιν εἶναι κριταί, ὅτι γὰρ ἀπέχεσθαι ἀλλήλων προσῆκον ἐκ συμφώνου πρὸς καιρόν, ἵνα σχολάσωσι τῇ προσευχῇ, καὶ πάλιν ἐπὶ τὸ αὐτὸ ὦσιν, ἀκηκόατε Παύλου γράφοντος)». В этом правиле следует обратить внимание на то, что Церковь рассматривает супругов в качестве самодостаточных судей в интимной сфере, и все, относящееся к деликатной сфере супружеских отношений, воспринимается Церковью через призму взаимного согласия супругов.

1. **Требования к ставленникам (кандидатам в священный сан)**

С самого начала своего существования Церковь предъявляла чрезвычайно высокие требования к людям, которым надлежало принять священный сан. Новозаветное учение об особой нравственной высоте и чистоте священнослужителей достаточно быстро оформилось в целый ряд канонов и правил, общепринятых в Православной Церкви.

Требования к ставленникам содержатся в **17, 18, 19, 26, 61 апостольских правилах, в 9 правиле I Вселенского собора, 6 правиле Трулльского собора, 10 правиле Анкирского собора, 20, 45 правилах Карфагенского собора, 5, 6 правилах Феофила Александрийского, 4 правиле Кирилла Александрийского, 12, 69 и 70 правилах Василия Великого.**

Согласно канонам, не может вступить в клир двоеженец или имеющий наложницу (сожительствующий с женщиной без регистрации брака) (**17 апостольское правило, 3 правило Трулльского собора, 12 правило Василия Великого**).

Также невозможно вступление в клир человека, допустившего кровосмешение или женившегося на двух сестрах (**19 апостольское правило, 5 правило Феофила Александрийского**).

Вступление в клир предполагает либо хиротонию, либо хиротесию. Согласно **26 апостольскому правилу** после хиротесии дозволяется вступать в брак только чтецам и певчим. О том же говорит **6 правило Трулльского собора** – брак должен предшествовать рукоположению (хиротонии). Интересно в этом отношении **10 правило Анкирского собора,** дозволяющее вступать в брак после хиротонии диаконам, но эта местная традиция, зафиксированная в актах **Анкирского собора** (314 г.), была упразднена на **Трулльском Соборе 692 года**.

Кандидат в священнослужители должен обладать безупречной репутацией, если его обвиняют в блуде или супружеской измене, он не может быть клириком (**61 апостольское правило**), о том же говорит **6 правило Феофила Александрийского**, однако, правило предписывает принимать решение «по тщательном изследовании, а не по единому подозрению происшедшему от наушничества и злословия. Аще же не обрящется повинным: да пребудет в клире. Ибо не должно внимати суетным нареканиям».

**9 правило I Вселенского Собора** предписывает не допускать до священнослужения тех клириков, которые были рукоположены без испытания совести или рукоположены, несмотря на имеющиеся канонические препятствия, т.к. «Церковь … непременно требует непорочности». По мыслиВальсамона, комментирующего данное правило, «препятствия к получению священства различны, между ними есть и блуд. Итак, если кто будет осужден, как впадший в грех блуда, будет ли то прежде посвящения, или после; тот извергается. Посему, говорит правило, без испытания посвященному или хотя и исповедавшему прежде рукоположения свой грех, но рукоположенному вопреки правилам, нет пользы от рукоположения; но, по дознании, он извергается».

**20 правило Карфагенского собора** предписывает побуждать чтецов, достигших «совершенного возраста» к вступлению в супружество, либо к принятию монашества.

Кандидат должен проявить миссионерский талант и при наличии среди родственников людей неправославных, «не прежде да поставится, когда всех в доме своем соделают православными христианами», согласно **45 правилу Карфагенского собора.**

**4 правило Кирилла Александрийского** предписывает тщательное испытание епископом жизни ставленника, а также его супруги, «таким образом мы соблюдаем в чистоте свою совесть, и в безукоризненности — священное и досточтимое служение».

**69 правило Василия Великого** «чтец, аще прежде брака смесится с своею обручницею, по отлучении на едино лето от служения, приимется в чтеца, но да пребудет без производства в высшие степени. Есть ли же без обручения тайно смесится, да престанет служити. Такожде и иподиакон».

1. **Требования к невестам и супругам кандидатов и священнослужителей**

Стремясь к тому, чтобы священник был примером нравственной высоты для своей паствы, Церковь говорит о том, что и его законная супруга также должна обладать безупречной репутацией и благотворно влиять на верующих образцовой семейной жизнью.

Супруга будущего священнослужителя должна быть православной, согласно **14 правилу IV Вселенского Собора.**

Согласно **18 апостольскому правилу**, супругой священнослужителя не может быть вдова, брошенная (оставленная), блудница, рабыня, позорищная (актриса), Ὁ χήραν λαβών, ἢ ἐκβεβλημένην, ἢ ἑταίραν, ἢ οἰκέτιν, ἢ τῶν ἐπὶ σκηνῆς, οὐ δύναται εἶναι ἐπίσκοπος, ἢ πρεσβύτερος, ἢ διάκονος, ἢ ὅλως τοῦ καταλόγου τοῦ ἱερατικοῦ).

**8 правило Неокесарийского собора** гласит: «аще жена некоего мирянина, прелюбодействовав, обличена будет в том явно: то он не может прийти в служение церковное. Аще же по рукоположении мужа впадет в прелюбодейство: то он должен развестись с нею. Аще же сожительствует: не может касатися служения, ему порученного».

1. **Требования к священнослужителям**

Для священнослужителя абсолютно недопустим блуд, прелюбодейство (**25 апостольское правило, 4 правило Трулльского Собора, 1 правило Неокесарийского собора, 3, 6, 32 правило Василия Великого**), в т.ч. и действия, предшествующие этим грехам. Так, согласно **70 правилу Василия Великого** «диакону осквернившемуся устами и исповедавшему, что грех его далее не простерся, да будет запрещено священнослужении, но причащаться святых таин с диаконами да сподобится. Так точно и пресвитер. Аще же что более сего согрешившим кто либо усмотрен будет: то в котором бы ни был степени, да будет извержен».

Согласно толкованию **Зонары**, эти слова означают, что данному каноническому наказанию подвергается диакон, дошедший, в своих отношениях к иной женщине до страстного поцелуя.

Апостольские правила запрещают при хиротонии епископа руководствоваться принципом родства и поставлять в епископы родственников. (**75 апостольское правило).**

Для того, чтобы избегать подозрений, нареканий и не давать повод ищущим повода, **3 правило I Вселенского Собора** предписывает клирикам «иметь сожительствующую в доме жену, матерь, или сестру, или тетку, или те токмо лица, которыя чужды всякаго подозрения». Об этом же **5 правило Трулльского Собора.**

**IV Вселенский Собор 27 правилом** категорически запрещает клирикам принимать участие «в похищении жен для супружества или содействовать, или соизволять похитителям, аще будут клирики, низлагати со степени их». То же запрещение содержится в **92 правиле Трулльского Собора.**

Священнослужитель вторично женившийся, извергается из сана, согласно **3 правилу Трулльского Собора.**

Некоторые правила **Карфагенского собора** (419 г.) интересны тем, что предписывают полное воздержание от супружеской жизни для всех клириков после хиротонии. Об этом говорит **3, 4, 34, 81 правила:** «**да воздерживаются от жен cвоих, и да будут, яко не имеющие их: и аще сего не сотворят, то да будут извержены от церковного чина».** Однако, в данном случае имеет место влияние практики Римской церкви, распространившейся в Северной Африке. Общецерковное решение, принятое всеми Поместными Церквами, определяющее характер и меру воздержания клириков от супружеских отношений, содержится в правилах **Трулльского Собора** (692 г.). Так, **12 и 48 правило Трулльского Собора** предписывает обязательное безбрачие только лишь для епископата, а **13 правило Трулльского Собора,** оппонируя с практикой Римской Церкви, к тому времени уже требующей целибата для всех клириков, подчеркивает приверженность древней традиции Церкви, разрешающей священнослужителям иметь семью[[2]](#footnote-2). Это же правило содержит предписание и о супружеских отношениях для клириков «ибо предстоящим олтарю, в то время, когда приступают к святыне, подобает быти воздержными во всем, да возмогут получити от Бога в простоте просимое»,что впоследствии вошло в текст «Известия учительного»: «всяк иерей и диакон, имый жену, от смешения ея пред литургисанием воздержатися всяко должен есть неколикия дни, но и по служении дне того». «Аще же кто, поступая вопреки апостольским правилам, дерзнет кого-либо из священных, то есть, пресвитеров, или диаконов, или иподиаконов, лишати союза и общения с законною женою: да будет извержен. Подобно аще кто, пресвитер, или диакон, под видом благоговения, изгонит жену свою: да будет отлучен от священнослужения, а пребывая непреклонным, да будет извержен».

Священнослужитель, после хиротонии обнаруживший, что брак по тем или иным причинам незаконен, запрещается в священнослужении, об этой ситуации говорят **26 правило Трулльского Собора, 9, 10 правило Неокесарийского собора, 27 правило Василия Великого.**

Каноны налагают определенные ограничения на повседневную жизнь священнослужителя. Клирик не должен мыться в бане с женщинами по **77 правилу Трулльского Собора, 30 правилу Лаодикийского собора, а по 22 правилу VII Вселенского Собора** должен быть предельно осмотрительным в выборе компании для приема пищи «**но и священническое житие избравшим, не совсем позволительно ясти наедине с женами, а разве купно с некоторыми богобоязненными и благоговейными мужами и женами, дабы и сие общение трапезы вело к назиданию духовному».**

**97 правило Трулльского Собора** предписывает особо благоговейное отношение клирика к месту жительства, если оно находится в непосредственной близости от храма. По толкованию Зонары, в помещениях, «соединенных с храмами и в местах для оглашенных поселялись некоторые, и вели себя, может быть, нескромно, небрежно относились к священным местам, и жили в них нерассудительно, то есть, не различая и не разделяя между святым и нечистым. Итак, правило постановляет – изгонять из мест, назначенных для оглашенных тех, которые ведут себя не так, а не соблюдающих сего постановления клириков извергает, мирян же отлучает».

**31 правило Карфагенского собора** правило воспрещает всем членам клира, без различия их иерархических степеней, уступать что-либо из своего имущества неправославным христианам по завещанию, дарственной, или каким бы то ни было иным способом, хотя бы они были их родственники.

**3 правило Феофила Александрийского** предписывает извергать из сана тех клириков, чьи преступления открылись после хиротонии, а его же **13 правило** предписывает епископам внимательно рассматривать обстоятельства семейной жизни клириков и, при необходимости, употреблять строгость для того, чтобы жизнь священнослужителей проходила без порицания.

1. **Требования к родителям и детям по отношению к друг другу**

**14 правило IV Вселенского Собора** предписывает родителям не давать возможности своим детям заключать брак с инославными и иноверными, крестить только в Православной Церкви, о том же говорят **10 и 31 правила Лаодикийского собора.**

Согласно **18 правилу Карфагенского собора**, детям священнослужителей запрещено посещать и зрети мирские позорища (τὰ τέκνα τῶν ἱερέων θεώρια κοσμικὰ μὴ ἐκτελεῖν, μηδὲ θεωρεῖν·). По объяснению епископа Никодима Милоша, это относится к зрелищам, где имеет место богохульство[[3]](#footnote-3). Хотя θεώρια κοσμικὰ может подразумевать очень широкий спектр мероприятий – от концертов Ольги Бузовой и шоу «Голос» до выставок альтернативного и нонконформистского исскуства. Общий принцип сформулировал преп. Никодим Святогорец: «нужно, чтобы дети священников были благочестивее, чем дети мирян»[[4]](#footnote-4).

**30 правило Карфагенского собора** предписывает, чтобы «дети состоящих в клире не совокуплялись браком с язычниками или с еретиками». А **44 правило того же собора** говорит об ответственности священнослужителей за своих детей и ограничении их свободы вплоть до достижения зрелости как в физическом, так и в нравственном отношении: «епископы и клирики да не позволяют детям своим отходити на свою волю, чрез отделение их от себя, аще не совершенно полагаются на их нравы и возраст: дабы в последствии грехи их не пали на самих родителей».

**15 и 16 правила Гангрского собора** говорят о необходимости заботиться родителям и детям друг о друге: «аще кто детей своих оставляет и не питает, и не приводит, по возможности, к подобающему благочестию, но, под предлогом отшельничества, нерадит о них: да будет под клятвою», «аще которые дети, под предлогом благочестия, оставят своих родителей, наипаче верных, и не воздадут подобающие чести родителям, да будут под клятвою».

**38 правило Василия Великого** уделяет особое значение благословению отца на брак «отроковицы, без соизволения отца посягшия, блудодействуют. Но примирением с родителями дело сие мнится имети врачевание. Впрочем, они не тотчас допускаются к приобщению, но запрещаются на три лета».

В качестве заключения этого краткого обзора канонических норм, касающихся семейной жизни священнослужителя хотелось бы привести **21 правило Гангрского собора:**

**«Сия же пишем, поставляя преграды не тем, которые в церкви Божией, по писанию, подвижничествовати желают, но тем, которые подвижничество приемлют в повод гордости, возносятся над живущими просто, и вопреки писаниям и церковным правилам вводят новости. Таким образом мы и девство, со смирением соединенное, чтим, и воздержание, с честностью и благочестием соблюдаемое, приемлем, и смиренное отшельничество от мирских дел одобряем, и брачное честное сожительство почитаем, и богатства с правдою и благотворением не уничижаем: и простоту и малоценность одежд, употребляемых токмо ради попечения о теле неизысканного, похваляем: а изнеженного в мягкой одежде хождения отвращаемся. И домы Божии почитаем, и собрания бывающие в них, яко святые и полезные приемлем, не заключая благочестия в домах, но почитая всякое место, созданное во имя Божие, и хождение в церковь Божию на пользу общую приемлем: и избыточествующие благотворения братий, по преданиям, посредством церкви нищим бывающие, ублажаем: и, да речем вкратце, желаем, да бывают в церкви вся принятая от божественных писаний и апостольских преданий».**

**Источники:**

1. Juris ecclesiastici graecorum historia et monumenta. J. B. Pitra. Roma, 1864 – 1868.
2. Πηδάλιον. Νικόδημος ὁ Ἁγιορείτης. Αθήναι, 1886.
3. Σύνταγμα των Θείων και Ιερών Κανόνων των Αγίων και πανευφήμων Αποστόλων, και των Ιερών και Οικουμενικών και τοπικών Συνόδων, και των κατά μέρος Αγίων Πατέρων. Γ. Ράλλης & Μ. Ποτλής. Αθήναι, 1852 – 1859.
4. Алфавитная Синтагма. Матфей Властарь. Симферополь, 1901.
5. Книга правил святых апостол, святых Соборов Вселенских и Поместных и святых отец. М., Русский Хронограф, 2004.
6. Каноны или книга правил. Минск, 2016.
7. Правила Православной Церкви с толкованиями Никодима, епископа Далматинско-Истрийского. М., 1994.

**Исследования:**

1. Алмазов А. И. Законоправильник при русском Требнике. М., 1902.
2. Бенешевич В. Н. Канонический сборник XIV титулов со второй четверти VII века до 883 года. СПб., 1905.
3. Бердников И. С. Краткий курс церковного права. Казань, 1888.
4. Кнутов Алексей, иерей. Юридический анализ структуры Номоканона в XIV титулах в контексте систематизации Церковного права Византии. Сергиев Посад, 2012.
5. Красножен М. Толкователи канонического кодекса Восточной Церкви: Аристин, Зонара и Вальсамон. Юрьев, 1911.
6. Матрусов Григорий, иерод. Каноны: правила Церкви и правила жизни. М., 2017.
7. Митрофанов А. Ю. Церковное право и его кодификация в период раннего средневековья (IV – XI вв.). М., 2010.
8. Павлов А. С. Курс церковного права. Св. Троице-Сергиева Лавра, 1902.
9. Павлов А. С. Номоканон при Большом Требнике. М., 1897.
10. Суворов Н. Учебник церковного права. М., 1913.
11. Цыпин Владислав, прот. Каноническое право. М., 2009.
12. Hahn A., Harnack A. Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln der Alten Kirche. Hildesheim, 1962.
13. Jurgens W. A. The Date of the Council of Gangra // The Jurist. Washington, 1960.
14. L’Huillier Peter, Archbishop. The Church of the ancient Councils. New York, 1996.
15. Nedungatt G. The council of Trullo revisited: Ecumenism and the canon of the councils// Theological Studies, Vol.71, September 2010.
16. [Rackham](https://www.amazon.com/s/ref%3Ddp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&text=R.+B.+Rackham&search-alias=books&field-author=R.+B.+Rackham&sort=relevancerank) R. B. The Text of the Canons of Ancyra. Gorgias Press LLC, 2006
17. Stephens C. B. Canon law and episcopal authority: the canons of Antioch and Serdica. Oxford, 2015.
18. Καρμίρης ᾿Ι. Τὰ δογματικὰ καὶ συμβολικὰ μνημεῖα τῆς ὀρθοδόξου καθολικῆς ᾿Εκκλησίας. ᾿Αθῆναι, 1960.
1. Книга правил святых апостол, святых Соборов Вселенских и Поместных и святых отец. М., Русский Хронограф, 2004. [↑](#footnote-ref-1)
2. Правила Православной Церкви с толкованиями Никодима, епископа Далматинско-Истрийского. М., 1994, т. 2, с. 173. [↑](#footnote-ref-2)
3. Правила Православной Церкви с толкованиями Никодима, епископа Далматинско-Истрийского. М., 1994, т. 2, с. 160. [↑](#footnote-ref-3)
4. Πηδάλιον. Νικόδημος ὁ Ἁγιορείτης. Αθήναι, 1886, σλ. 277 [↑](#footnote-ref-4)